
experiencias de mujeres 
afrocolombianas que 
realizan actividades 
sexuales pagadas 
en Bogotá 



 

 

Racismo, discriminación y violencias:  

experiencias de mujeres afrocolombianas que realizan actividades 

sexuales pagadas en Bogotá 

 

 

 

Observatorio de Mujeres y Equidad de Género – OMEG - 

 

 

  

  

 

Diseño de investigación 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bogotá D.C., 2025 



 

 

Diciembre, 2025 

   

Para obtener la versión digital de este documento, puede consultar la siguiente página web:   

https://omeg.sdmujer.gov.co/   

Para citar este documento: Secretaría Distrital de la Mujer (2025) Racismo, discriminación y violencias: 

experiencias de mujeres afrocolombianas que realizan actividades sexuales pagadas en Bogotá.  

 

ALCALDÍA MAYOR DE BOGOTÁ, D.C. 

SECRETARÍA DISTRITAL DE LA MUJER  

   

Carlos Fernando Galán Pachón   

Alcalde Mayor de Bogotá   

  

Laura Marcela Tami Leal   

Secretaria Distrital de la Mujer   

   

Juliana Martínez Londoño  

Subsecretaria del Cuidado y Políticas de Igualdad    

   

Isabella Muñoz Gómez   

Directora de Gestión del Conocimiento   

 

Equipo Observatorio de Mujeres y Equidad de Género 

 

Laura Carolina Díaz Parra  

Líder del Observatorio de Mujeres y Equidad de Género   

     

https://omeg.sdmujer.gov.co/


 

 

Lina Liseth Hinestroza 

Adriana Durán 

Vanessa Giraldo Galindo 

Daniela Mahé Soto      

Grupo de investigación Observatorio de Mujeres y Equidad de Género   

   

Diagramación   

Andrea Isaacs Coral   

Diseñadora Observatorio de Mujeres y Equidad de Género   

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Presentación 

La Secretaría Distrital de la Mujer consolidó el Observatorio de Mujeres y Equidad de Género (OMEG) como una 

herramienta estratégica para la toma de decisiones en la gestión pública, mediante acciones de recopilación, 

análisis y difusión de información sobre los derechos de las mujeres en Bogotá. Desde esta labor, el Observatorio 

busca acercar el conocimiento a la ciudadanía, visibilizando las desigualdades y afectaciones que enfrentan las 

mujeres en el Distrito Capital, desde una perspectiva de derechos humanos y con enfoques interseccional y 

diferencial. En cumplimiento de su misión, el OMEG identifica y analiza problemáticas socialmente relevantes, 

orienta la implementación de la Política Pública de Mujeres y Equidad de Género (PPMyEG) y facilita el acceso a 

información para fortalecer la participación ciudadana y la exigibilidad de derechos. 

Esta investigación se enmarca en el reconocimiento de las Actividades Sexuales Pagadas (ASP) como un ámbito 

feminizado que, lejos de reducirse a una cuestión sanitaria o administrativa, demanda un abordaje garantista de 

derechos. La Política Pública de Actividades Sexuales Pagadas 2020‑2029, formulada por el CONPES 11 y 

actualizada en 2022, reivindica el tránsito “hacia una postura garantista de derechos de las personas que las 

realizan, alejándose de toda forma de violencia o delito sexual y buscando por el contrario su visibilización”(pág 

8). En dicho documento se reconoce que las ASP son “principalmente una actividad feminizada” y que las personas 

que las ejercen, en su diversidad de orientaciones sexuales e identidades de género, enfrentan vulneraciones de 

derechos que se acentúan al cruzar estas actividades con factores como la pertenencia étnico‑racial o la condición 

de víctima del conflicto armado. 

Esta apuesta por la garantía y restitución de derechos encuentra soporte en la Política Pública de la Población 

Negra, Afrocolombiana y Palenquera 2024‑2036, la cual identifica el racismo estructural y la discriminación racial 

como obstáculos históricos para la satisfacción de necesidades básicas y la garantía de derechos, la erradicación 

de la pobreza y la implementación de un modelo de desarrollo sostenible que respete la cosmovisión de estas 

comunidades. A su vez, la Política Pública de Mujeres y Equidad de Género 2020‑2030 reafirma la necesidad de 

transversalizar los enfoques de género y diferencial en todas las instancias de planificación distrital, subrayando 

que la inequidad y las violencias contra las mujeres se manifiestan en todas las etapas de la vida y requieren 

intervenciones sostenidas y participativas. 

En este entramado de políticas, la presente investigación se inscribe en el producto concertado con la Subcomisión 

de Mujer y Género de la Consultiva Distrital de Comunidades Negras, 1.1.4., que establece el desarrollo de un 

estudio orientado a identificar, describir y analizar las afectaciones derivadas del racismo y la discriminación racial, 

incluyendo dimensiones relacionadas con las violencias étnico-raciales, de género y por orientación sexual, vividas 

por mujeres negras y afrocolombianas que realizan actividades sexuales pagadas en Bogotá. Este producto se 

proyectó para ser ejecutado durante el 2025. 

Para dar cumplimiento, el estudio adoptó un enfoque mixto: por un lado, desarrolló un análisis estadístico de la 

Actualización de la Caracterización de las Personas que realizan ASP (SDMujer, 2022); y, por otro, profundizó en 

un análisis temático de relatos recogidos a partir de entrevistas con mujeres negras y afrocolombianas que realizan 

actividades sexuales pagadas. Esta aproximación analítica permitió poner los datos cuantitativos en diálogo con 



 

 

las voces y experiencias de las mujeres, reconociéndolas como sujetas políticas y productoras de conocimiento 

sobre sus propias realidades. 

El documento inicia con una lectura interseccional que orienta el análisis y permite comprender cómo se articulan 

las jerarquías de raza, género y estigma sobre las ASP en la experiencia de las mujeres negras y afrocolombianas 

que realizan actividades sexuales pagadas. En segundo lugar, se presenta la ruta metodológica que sustentó la 

investigación. Posteriormente, los hallazgos se organizan en cuatro subapartados: el primero aborda la 

discriminación interseccional identificada en los relatos de las participantes; el segundo examina las consecuencias 

de estas dinámicas, incluyendo sus impactos emocionales, sociales y en la garantía de derechos; el tercero 

describe las estrategias de agencia y resistencia que las mujeres han construido para enfrentar un entorno hostil; 

y el cuarto ofrece un acercamiento histórico al barrio Santa Fe, entendido como un territorio configurado por 

procesos de segregación urbana, desplazamiento, economías informales, disputas entre bandas criminales y 

prácticas de cuidado colectivo. Desde este contexto, se analizan las memorias sobre la llegada, el asentamiento y 

la realización de actividades sexuales pagadas en un escenario atravesado por el estigma y la regulación espacial. 

 

Marco metodológico 

Para comprender los impactos del racismo y la discriminación racial sobre las mujeres negras y afrocolombianas 

que realizan actividades sexuales pagadas, se desarrolló una ruta metodológica que combinó herramientas 

cuantitativas y cualitativas, coherente con el enfoque interseccional y con la centralidad de las experiencias de las 

mujeres.  

Ilustración 1. Ruta metodológica 

 
Fuente: elaboración propia 



 

 

La primera fase correspondió al diseño de investigación. Se inició con la revisión de insumos existentes, entre ellos 

la Actualización de la Caracterización de las PRASP1 y bibliografía sobre racismo, estigmatización de las ASP e 

historia del barrio Santa Fe. Con esa base, se integró una articulación con actores institucionales y comunitarios 

clave: la Casa de Todas, el Consejo Consultivo de Mujeres Negras y Afrocolombianas y la Manzana del Cuidado del 

Castillo de las Artes.  

La segunda fase consistió en el procesamiento cuantitativo mediante un análisis de brechas a partir de la 

información disponible en la Caracterización de PRASP (2022). Este ejercicio se desarrolló tomando como punto 

de partida la composición étnico-racial de la muestra: el estudio registró que el 8,9 por ciento de las personas 

encuestadas se reconoció como negra, afrocolombiana o afrodescendiente, equivalente a 268 personas. Esta 

proporción constituye un grupo poblacional suficientemente robusto para examinar sus condiciones en clave 

interseccional y étnico-racial, y permitió contrastarlas con el resto de la muestra sin esta autoidentificación con el 

fin de identificar desigualdades comparativas. 

El análisis exploró módulos como información sociodemográfica, condiciones económicas, ocupación, dinámicas 

internas de las ASP, redes de apoyo, trayectoria educativa, salud y violencias. La lectura de brechas resultante 

permitió reconocer patrones diferenciales en la distribución de oportunidades, riesgos y afectaciones, lo cual 

orientó el diseño del trabajo cualitativo posterior y proporcionó un marco interpretativo sólido para comprender 

cómo se configuran y profundizan las inequidades que afectan la garantía de derechos.  

La tercera fase fue el levantamiento cualitativo, orientado a profundizar en las experiencias diferenciadas del 

racismo. Se realizaron dos entrevistas a profundidad, siete entrevistas semiestructuradas y un recorrido territorial. 

Participaron ocho mujeres negras y afrocolombianas que realizan ASP, además de expertas, lideresas y 

funcionarias con trayectoria en el territorio. Esta fase permitió acceder a los relatos sobre afectaciones, pero 

también a las estrategias de protección, sostenimiento y cuidado colectivo que emergen en escenarios 

atravesados por violencia, criminalidad y control territorial. 

Posteriormente se desarrolló la fase de codificación y análisis, mediante un enfoque mixto. Desde lo inductivo, se 

permitió que las categorías emergieran directamente del material cualitativo, especialmente en lo relativo a 

prácticas territoriales, memorias y trayectorias en el barrio Santa Fe. Desde lo deductivo, se aplicaron categorías 

definidas en el diseño, como racialización, discriminación interseccional, agencia, estigma y resistencia. Este 

diálogo entre teoría y experiencia posibilitó profundizar en la comprensión de los impactos diferenciados del 

racismo en la vida cotidiana de las mujeres. 

 
1 La actualización de la caracterización de las personas que realizan actividades sexuales pagadas se desarrolló en 2022 con el propósito 
de actualizar la información disponible sobre sus condiciones de vida y las dinámicas que configuran el ejercicio de las ASP en Bogotá. El 
estudio aplicó 3.004 encuestas en distintos puntos de concentración de la actividad en la ciudad e incorporó un conjunto ampliado de 
categorías analíticas incluyendo condiciones socioeconómicas, estigmatización, experiencias de violencia, acceso a servicios, 
percepciones territoriales y relaciones con las instituciones. El estudio registró que el 8,9% de las personas encuestadas se reconoció 
como negra, afrocolombiana o afrodescendiente, equivalente a 268 personas, lo que evidencia un grupo poblacional significativo cuyas 
experiencias pueden ser analizadas con enfoques interseccional y étnico-racial. 



 

 

Finalmente, se avanzó en la fase de consolidación de resultados, que incluyó la elaboración del informe y de los 

anexos metodológicos. 

Hallazgos 

Agradecemos a las compañeras de la Manzana del Cuidado del Castillo de las Artes, a las lideresas sociales y a 

cada una de las mujeres que participaron en las entrevistas y espacios de conversación. Su generosidad al 

compartir experiencias, memorias y reflexiones hizo posible esta investigación y aportó una comprensión situada, 

rigurosa y profundamente humana de las realidades que viven las mujeres negras y afrocolombianas que realizan 

actividades sexuales pagadas en Bogotá. Este trabajo se sostiene en su voz, en su tiempo y en su confianza, y 

aspira a contribuir a la defensa y garantía plena de sus derechos. 

 

Discriminación interseccional 

Investigar las afectaciones del racismo y la discriminación racial hacia las mujeres que realizan actividades sexuales 

pagadas implica interrogar cómo opera el racismo en el contexto específico de las ASP, qué lo diferencia de otras 

manifestaciones de racismo en la ciudad y cómo se entrecruza con desigualdades de género, clase, territorialidad 

y estigmatización de las ASP. Adoptar este enfoque supone reconocer que un análisis interseccional no convierte 

la subordinación en una identidad fija, sino que parte del reconocimiento de identidades múltiples, atravesadas 

por opresiones y privilegios en simultáneo, cuya manifestación depende del contexto histórico, social, económico, 

político y cultural en el que los cuerpos se inscriben (Drullard, 2023). 

En este texto, la interseccionalidad se asume desde una comprensión contextual, que reconoce que las jerarquías 

del sistema colonial moderno no solo se reproducen, sino que también pueden reconfigurarse o cuestionarse en 

la experiencia cotidiana de las mujeres negras y afrocolombianas. Esta lectura trasciende el uso instrumental o 

meramente descriptivo del concepto y se nutre de los debates producidos en América Latina por teóricas 

decoloniales que han señalado sus límites y posibilidades. Yuderkys Espinosa (2014) advierte que, dentro de una 

lectura hegemónica del género, persisten resistencias a desarmar los marcos analíticos que ocultan cómo las 

categorías de poder no operan de manera paralela, sino de forma entrelazada, produciendo relaciones de 

dominación dentro de los propios grupos oprimidos y también dentro de los grupos privilegiados. 

Partiendo de esta base, el análisis de las experiencias de las mujeres negras y afrocolombianas que realizan ASP 

en Bogotá debe situarlas en un entramado interseccional donde confluyen procesos de racialización, género, 

estigmatización laboral y segregación urbana. Este enfoque permite identificar factores que afectan el ejercicio 

de sus derechos, al tiempo que ilumina las formas en que la ciudad produce y reproduce desigualdades 

estructurales. Así, comprender estas experiencias exige analizar tres dimensiones convergentes: 



 

 

1. Ser una persona negra en un contexto latinoamericano caracterizado por un racismo simbólico2 que 

articula el mito del mestizaje3 con jerarquías que privilegian la blanquitud4 como ideal social; 

2. Ser una mujer negra, atravesada por un sistema donde el racismo estructural, el patriarcado y la 

colonialidad producen posiciones sociales diferenciadas y no universalizables y configuran experiencias 

diferenciales en cuanto a la garantía de derechos;  

3. Realizar actividades sexuales pagadas en un contexto urbano segregado que combina estigma moral, 

controles institucionales y dinámicas territoriales asociadas al deterioro urbano y a economías informales. 

La comprensión de los impactos del racismo y la discriminación racial que enfrentan las mujeres negras y 

afrocolombianas que realizan actividades sexuales pagadas exige partir del carácter social, histórico y colonial del 

concepto de raza. Lejos de remitir a diferencias biológicas, la raza es una construcción ideológica uti lizada para 

jerarquizar grupos humanos y legitimar su subordinación. Como señala el CONPES 39 (2023), atraviesa discursos 

y prácticas socioculturales, situando a unas poblaciones por encima de otras. Autoras como Romaña (2020) han 

mostrado cómo esta clasificación opera como un pilar del orden social, asignando valor, capacidad y humanidad 

de manera desigual. 

En este marco, el racismo no corresponde a actos aislados de prejuicio, sino a una estructura de poder consolidada 

desde la expansión colonial europea. Moreno (2022) explica que la clasificación de pueblos por colores y 

geografías funcionó como dispositivo para justificar la dominación económica, política y cultural. Esta matriz 

transformó rasgos físicos y prácticas culturales en marcadores de valor social, convirtiendo la diferencia en 

inferiorización anclada en el cuerpo. El concepto de racialización permite entender cómo estas jerarquías siguen 

reproduciéndose hoy, en miradas, discursos, regulaciones y violencias que otorgan significado social a los cuerpos, 

aun cuando la noción explícita de “raza” se enuncie menos. 

Comprender estas jerarquías implica también reconocer que, en el orden colonial, las mujeres negras no fueron 

concebidas como “mujeres” en sentido pleno. Como plantea Lugones (2012), la colonialidad del género otorgó 

humanidad y respetabilidad sólo a las mujeres blancas-europeas, mientras que a las mujeres negras e indígenas 

las ubicó en un lugar de deshumanización: hipersexualizadas, bestializadas y disponibles para la explotación física 

y sexual. En esta lógica, la raza antecede y condiciona el género: la mujer negra es leída primero como negra y, 

desde esa racialización, se le niega la posibilidad de encarnar la categoría de “mujer” reconocida por el orden 

patriarcal y colonial. 

 
2 El racismo en América Latina opera mediante lógicas particulares: frente al modelo segregacionista estadounidense, en la región ha 

predominado un racismo simbólico, menos visible en la ley pero profundamente arraigado en los imaginarios, en las interacciones 

cotidianas y en mecanismos indirectos de exclusión (Pineda, 2017; Olaya, 2023) 
3 Narrativa social que proyectó una aparente igualdad racial mientras consolidaba jerarquías que privilegiaron la blanquitud como ideal 

cultural, estético y social. Bajo esta narrativa, la diversidad étnico-racial fue presentada como un obstáculo para el progreso y la modernidad 

(Moreno, 2022; Wade, 1997; Viveros, 2016; Romaña, 2020) 
4 Este proceso configuró un proyecto nacional orientado por lógicas de blanqueamiento, entendido tanto como política cultural como 

aspiración de movilidad social. El resultado fue la consolidación de un hábitus blanco que continúa moldeando los modos legítimos de ser, 

habitar y participar en la sociedad. (Pineda, 2017; Olaya, 2023) 



 

 

Esta racialización adquiere particular densidad en los mercados sexuales contemporáneos. Estudios del INADI 

(2023) muestran que las mujeres negras, en particular, cargan con estereotipos de hipersexualidad y 

disponibilidad que distorsionan su humanidad y condicionan la demanda en las ASP. Rasgos como la piel, el cabello 

o las facciones se transforman en “atributos sexuales”, reforzando la idea de cuerpos “exóticos”, resistentes o 

siempre disponibles. Esta convergencia entre patriarcado, mercado y racismo legitima un acceso sexual 

diferenciado y jerarquizado. 

En el marco de este análisis, la discriminación que afecta a las mujeres negras y afrocolombianas se aborda desde 

la categoría de discriminación interseccional, entendida como la expresión concreta de jerarquías raciales, 

patriarcales y de estigmatización de las actividades sexuales pagadas. La discriminación se concibe como un 

proceso estructural, histórico y relacional que restringe de manera injusta los derechos, libertades y 

oportunidades de personas o colectivos con base en características reales o atribuidas que el orden social 

dominante considera indeseables (Solis, 2017). Desde una perspectiva interseccional, estas dinámicas ocurren de 

forma contextualizada y territorializada, y se configuran en la convergencia de múltiples identidades, opresiones 

y privilegios que inciden simultáneamente sobre los cuerpos de las mujeres. 

A continuación, se presentan las dos formas predominantes de racialización identificadas en los relatos de las 

participantes y cómo se expresan en formas específicas de discriminación interseccional en el contexto de las 

dinámicas de actividades sexuales pagadas en el barrio Santa Fe. 

Mismo racismo: consecuencias diferenciales 

Ilustración 2. Nube de palabras de la dimensión simbólica de la discriminación 

 

Fuente: elaboración propia 

Los datos de la Actualización de la Caracterización de las PRASP (Secretaría Distrital de la Mujer, 2022) muestran 

que el 47% de las mujeres negras reportó expresiones humillantes o discriminatorias durante su trabajo, frente al 



 

 

36% de las mujeres blanco-mestizas, además de mayores niveles de exposición pública de hechos íntimos y 

agresiones por parte de transeúntes y personas cercanas. Esta diferencia de 11 puntos porcentuales evidencia un 

patrón sistemático de desigualdad que puede comprenderse a partir de dos formas específicas de racialización. 

El primer marcador identificado en los relatos es el color de piel. Las experiencias narradas por las participantes 

demuestran que gran parte de las manifestaciones de racismo que enfrentan se asemejan a las vividas por otras 

mujeres negras en la ciudad. En espacios como el transporte público, los establecimientos comerciales o las 

instituciones, el cuerpo negro es leído como “fuera de lugar”, amenazante o exótico. Las mujeres describen 

reacciones de distancia o miedo apenas ingresan a un espacio. En sus palabras: 

“En el Transmilenio, uno se sienta y las personas blancas se levantan, como si les diera asco.” (Entrevista 

5, comunicación personal, 24 de septiembre) 

“No hay necesidad de que la persona sea grosera para demostrarlo (...) con la mirada ya te dicen todo: 

que no eres de aquí o que no sirves para estar en este lugar. Me he sentido aislada, como un punto negro 

para todo el mundo.” (Entrevista 6, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 

Estos gestos, silencios y miradas reproducen el racismo al seguir interactuando con el cuerpo negro desde las 

dinámicas de exclusión. La forma en que las mujeres son nombradas refleja este proceso: “Le dicen a uno que 

negra, mi negra, mi color, así.” (Entrevista 5, comunicación personal, 24 de septiembre). Este lenguaje borra la 

individualidad al reemplazar el nombre por un color, reforzando la idea de otredad y despojando a las mujeres de 

su condición plena de sujetos. En algunos casos, estos señalamientos se manifiestan de manera abiertamente 

violenta: 

“Una vez yo estaba parada y me dijeron: ‘oye tú, negra asquerosa’. Yo le dije: no me siento mal por mi 

color, al contrario, me enorgullece. Pero sí me dolió, porque fue muy humillante.” (Entrevista 2, 

comunicación personal, 24 de septiembre) 

También se identificó la asociación entre negritud, suciedad y animalidad, lo que evidencia que, antes que ser 

leídas como mujeres, son leídas como cuerpos racializados. Es decir, la racialización antecede al género en la 

lectura social de sus cuerpos y define de manera jerárquica su ubicación en el orden social. Siguiendo el marco 

analítico trabajado, esta configuración remite a la idea de que el género opera como un marcador que otorga 

humanidad plena, una humanidad históricamente asociada a la feminidad blanca: 

“hay personas que pasan y gritan que simio, que gorila” (Entrevista 1, comunicación personal, 24 de 

septiembre) 

“Más de uno dice: ay, yo no como negra, porque huelen a mariscos o porque huelen a feo.” (Entrevista 3, 

comunicación personal, 24 de septiembre) 



 

 

Sin embargo, estas mismas lógicas adquieren características y riesgos particulares en su lugar de trabajo. En el 

barrio Santa Fe, la racialización del cuerpo negro se articula con dinámicas territoriales marcadas por el control de 

bandas criminales. En este contexto, la discriminación racial no solo se expresa en estigmas o tratos humillantes, 

sino que puede convertirse en un mecanismo que legitima castigos violentos y formas extremas de 

disciplinamiento. 

La racialización, al funcionar como un marcador visible, se vuelve una categoría que puede activar sospechas 

colectivas, justificar agresiones o delimitar zonas de tránsito y permanencia dentro del barrio. Una participante 

explicó cómo esta convergencia entre racismo y control territorial produce efectos severos: 

“Si creen [los miembros de bandas criminales] que una robó, la golpean o la torturan. Muchas veces 

quedan con laceraciones. Dicen: ‘tal negra robó’, y ya saben dónde ubicarla. Por eso muchas han preferido 

irse a vivir a otra parte.” (Entrevista 8, comunicación personal, 09 de septiembre de 2025) 

Este testimonio muestra que el lugar de las mujeres negras en el contexto de las ASP no se configura únicamente 

por el racismo estructural que comparten con otras mujeres negras de la ciudad. También se ve atravesado por 

una discriminación interseccional en la que el color de piel opera como un marcador que puede desencadenar 

violencias más intensas debido a la presencia de actores armados y a las lógicas de control territorial. 

Hipersexualización: “resistencia al dolor”, mayor visibilidad y menores ingresos 

El segundo eje mediante el cual opera la racialización sobre las mujeres negras que realizan actividades sexuales 

pagadas es la hipersexualización. Este proceso se expresa tanto en las expectativas del mercado sexual como en 

los tratos diferenciados que reciben por parte de los clientes, y configura un conjunto de relaciones atravesadas 

por estereotipos raciales que legitiman prácticas violentas. Las participantes reconocen que estas exigencias 

moldean las interacciones cotidianas, particularmente a través de la lectura de los cuerpos de las mujeres negras 

como cuerpos “resistentes al dolor”, una forma de racismo que se traduce en violencias físicas, sexuales y 

simbólicas por parte de algunos clientes: 

“El sábado tuve un cliente que lo primero que hizo fue golpearme en la cara. Me decía que nosotras 

habíamos nacido para hacer aseo y besarle los pies a la gente (…) En mi trabajo sexual siempre he tenido 

el mismo problema: los golpes. Me dicen que ‘así se tratan las negras’.” (Entrevista 6, comunicación 

personal, 24 de septiembre de 2025).  

En varios casos, la hipersexualización se entrelaza con trayectorias de desplazamiento y migración. Muchas 

mujeres llegan a Bogotá motivadas por redes de confianza o por expectativas de un “deseo racializado” que 

supuestamente favorecería sus oportunidades laborales,  pero se enfrentan al racismo estructural: 

 “Una amiga que era de Buenaventura me dijo vámonos para Bogotá... me convenció y me vine con ella. 

Me decía que allá les gustan las morenas, pero yo le dije que allá son racistas, que no les gustan las 

morenas. Hasta que me convenció y me vine” (Entrevista 5, comunicación personal, 24 de septiembre). 



 

 

Estas expectativas contrastan con las condiciones reales en las que realizan ASP:  

“Esa esquinita donde ella va, ahí siempre vas a encontrar, como dicen por ahí, las negras, porque para allá 

son como chicas blancas. ¿Será porque cobran menos? Cobran menos, sí. Y creo que también porque al 

hombre blanco casi no le gusta. Es que les huelen feo las morenas, las negras… como que cobran menos 

y como que la mayoría de los humanos les gustan son las blancas, no las negras.” (Entrevista 7, 

comunicación personal, 24 de septiembre). 

Los datos cuantitativos de la Actualización de la Caracterización de las PRASP (Secretaría Distrital de la Mujer, 

2022) confirman estas desigualdades. Las mujeres negras y afrocolombianas trabajan más horas y con mayor 

frecuencia los siete días de la semana: el 33% ejerce diariamente, frente al 25% de las mujeres blanco-mestizas. 

No obstante, sus ingresos son inferiores: el 27,5% gana menos de $233.000 semanales, y cobran tarifas más bajas 

por servicio (17,5% frente a 14,3% de las mujeres blanco-mestizas). Además, destinan una mayor proporción de 

sus ingresos a intermediarios: el 55% entrega entre el 11% y el 20%, 14 puntos porcentuales más que las blanco-

mestizas. También dependen más de ayudas familiares y concentran la mayor demanda de servicios al final de la 

quincena (27% frente a 21%). 

Estas brechas se reflejan también en la segmentación del mercado sexual. Las mujeres negras atienden en mayor 

proporción a clientelas menos valorizadas dentro del sistema de jerarquías que estructura el capital erótico dentro 

del mercado sexual, como personas adultas mayores (90 % frente a 82 %), personas con discapacidad mental (11 

% frente a 7 %) y personas que buscan cumplir fetiches (49 % frente a 46 %). Esto muestra cómo la precarización 

económica se articula con formas de racialización que restringen el acceso a mejores oportunidades de ingreso. 

Aunque los discursos suelen incluir miradas fetichizadas —ya sea desde clientes que buscan a mujeres negras 

porque “son voluptuosas” o “ardientes”, o desde algunas PRASP que señalan que “las personas negras tienen un 

plus porque tienen el cuerpazo de la vida”—, el ideal hegemónico de belleza continúa reforzando jerarquías 

raciales. La blanquitud opera como medida de valor y deseabilidad, mientras que los rasgos afro —piel oscura, 

cabello crespo, facciones amplias— son interpretados como desventajas. Esto afecta tanto la relación con los 

clientes como el acceso a oportunidades en los establecimientos donde se realizan ASP:  

“A veces en los negocios dicen: no aceptamos mujeres morenas, y si aceptamos, máximo una o dos, 

porque a los de calle no les gustan. Entonces no te puedo recibir.” (Entrevista 5, comunicación personal, 

24 de septiembre). 

El ideal estético dominante también opera como un mecanismo de disciplinamiento corporal. Muchas mujeres 

recurren a procedimientos estéticos riesgosos o informales para acercarse a los estándares hegemónicos de 

belleza. Las entrevistas señalan la aplicación de inyecciones de aceites o siliconas industriales, asociadas tanto al 

deseo de reconocimiento como a la necesidad de sobrevivir en un mercado discriminatorio. Una participante 

relató: “Por alcanzar ese estereotipo banal de belleza y feminidad, de las curvas perfectas, algunas han perdido la 

vida y otras hoy sufren graves consecuencias en su salud.” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de septiembre). 



 

 

Esta tendencia aparece también en los datos de la caracterización: el 10% de las mujeres negras reportó haberse 

sometido a procedimientos estéticos, frente al 7% de las blanco-mestizas. 

La intersección entre racismo y transfobia profundiza estas exclusiones. Las mujeres trans negras que realizan ASP 

enfrentan un contexto en el que la colonialidad del género impone un modelo blanco, delgado, cisgénero y 

heterosexual como referente de feminidad, lo que margina sus corporalidades en los espacios de ASP:  

“Si tú no eres tan bonita o no estás tan operada, no puedes estar con nosotras [trabajando en esa calle], 

porque prosperan más las chicas que alcanzan ese estereotipo de feminidad.” (Entrevista 8, comunicación 

personal, 9 de septiembre). 

Durante el trabajo de campo, se identificó que la transfobia es una de las expresiones del racismo que se expresa 

de manera más abierta, por parte de las y los agresores. Varias participantes señalaron que, aunque viven 

discriminación racial, la violencia suele nombrarse desde su identidad de género con expresiones como “a mí me 

matan por trans”. En estos relatos, lo racial aparece como un trasfondo estructural invisibilizado en el marco de 

expresiones de violencia más directas. 

A pesar de este escenario, emergen prácticas y discursos de resistencia que reafirman la dignidad y el derecho a 

la autodeterminación corporal. Expresiones como “que la barba no lo confunda” condensan una reivindicación 

política de las identidades trans que desafían los mandatos coloniales sobre belleza, género y humanidad, y dan 

cuenta de una agencia que se ejerce incluso en contextos profundamente desiguales. 

Afectaciones de la conjugación racismo/patriarcado/estigma de las ASP en la vida de las mujeres negras y 

afrocolombianas 

Barreras en la garantía de derechos 

El análisis de los relatos muestra que el racismo tiene efectos estructurales en la vida de las mujeres negras y 

afrocolombianas que realizan ASP, al generar barreras persistentes para el acceso y ejercicio efectivo de sus 

derechos. Entre los más afectados, destacan los derechos a una vida libre de violencias, trabajo en condiciones de 

igualdad y dignidad y salud plena.  

 

Derecho a una vida libre de violencias 

El racismo intensifica las violencias que enfrentan estas mujeres, configurando un entramado de agresiones físicas, 

psicológicas, sexuales, simbólicas y económicas. Según la actualización de la caracterización de las PRASP en 

Bogotá (Secretaría Distrital de la Mujer, 2022), las mujeres negras y afrocolombianas, en comparación con las 

mujeres blanco-mestizas, reportan mayores niveles de violencia sexual por parte de clientes (53% frente a 47%) y 

de otras personas (13% frente a 8%), así como más casos de retención de documentos o privación de libertad (6% 

frente a 3%). También enfrentan más violencia física de clientes (17% frente a 13 %) y de terceros (12% frente a 

9%). 



 

 

La violencia simbólica y psicológica también es constante. Las mujeres relatan miradas de desprecio, insultos y 

hostilidad en el espacio público, que se convierten en agresiones verbales recurrentes durante su trabajo: 

“El 100 % de los comentarios los hacen personas que pasan por el lugar, en carros, con toda su familia. 

Desde los carros empiezan a gritarnos cosas.” (Entrevista 3, comunicación personal, 24 de septiembre de 

2025) 

Estos actos, aparentemente cotidianos, producen un daño acumulado que afecta la autoestima, la estabilidad 

emocional y la posibilidad de habitar el espacio público sin miedo ni vergüenza. 

Trabajo en condiciones de igualdad y dignidad 

El racismo continúa limitando la movilidad social de las mujeres negras y afrocolombianas que realizan ASP. De 

acuerdo con el Informe de la actualización de la caracterización de personas que realizan actividades sexuales 

pagadas (Secretaría Distrital de la Mujer, 2022), las mujeres negras y afrocolombianas tienden a ubicarse en los 

niveles más bajos de auto-percepción socioeconómica, mientras que las mujeres blanco-mestizas se concentran 

con mayor frecuencia en niveles intermedios y altos. 

El 76 % de las mujeres negras considera que sus ingresos no alcanzan para cubrir sus gastos básicos —nueve 

puntos porcentuales más que las blanco-mestizas— y una proporción mayor sostiene económicamente a otras 

personas. Asimismo, el 23 % lleva menos de un año residiendo en Bogotá, seis puntos porcentuales más que las 

blanco-mestizas, lo que evidencia mayores niveles de inestabilidad económica y residencial.  

Las desigualdades también se reflejan en las condiciones en las que se ejercen las ASP. Entre las mujeres negras, 

la participación es más frecuente entre los 36 y 59 años, y predomina la modalidad de calle (51 % frente a 37 %). 

En contraste, las mujeres blanco-mestizas tienen mayor presencia en establecimientos cerrados (75 % frente a 68 

%). Los datos del total de la muestra evidencian que la modalidad de calle concentra las condiciones más 

precarizadas para el ejercicio de las ASP: es allí donde se registran los ingresos más bajos —principalmente en 

rangos entre $30.000 y $50.000 o incluso menores—, al tiempo que se evidencia una mayor carga laboral, con un 

37 % de trabajadoras activas siete días a la semana. A ello se suma que la violencia, que para la muestra general 

alcanza el 42,1 %, se incrementa de manera sustancial hasta el 69,9 % cuando el punto de contacto es la calle. En 

conjunto, estas tendencias indican que la calle es el espacio donde se profundizan tanto la inestabilidad económica 

como la exposición a discriminación y agresiones.  

En el plano subjetivo, las percepciones de las mujeres negras sobre el ejercicio de las ASP revelan una tensión 

constante entre la agencia y la necesidad en contextos de desigualdad estructural. Aunque el 83 % considera que 

esta actividad se adapta mejor a sus tiempos —más que las blanco-mestizas (79 %)—, también es mayor la 

proporción que la asume como una práctica a la que deben recurrir, aunque preferirían no hacerlo (39,5 % frente 

a 33 %), o como la única opción disponible (74 % frente a 66 %). Esta paradoja se traduce en niveles más altos de 

insatisfacción: el 59 % manifiesta no sentirse satisfecha, frente al 50 % de las blanco-mestizas. Además, antes de 

realizar actividades sexuales pagadas, el 14 % de las mujeres negras se dedicaba a oficios del hogar, frente al 10 

% de las blanco-mestizas, reflejando mayores obstáculos de acceso a empleos formales 



 

 

Las brechas también se reflejan en la inseguridad alimentaria: la mitad de las mujeres que realizan ASP dejó de 

desayunar al menos un día en la última semana, y entre ellas, las mujeres negras y afrocolombianas señalaron con 

mayor frecuencia la falta de dinero como causa principal (55 % frente a 39 %). Este patrón se repite para el 

almuerzo (75 % frente a 57 %) y la cena (67 % frente a 50 %), lo que evidencia que la pobreza y la exclusión 

económica —manifestaciones del racismo estructural— afectan de manera directa las condiciones básicas de 

salud y bienestar. 

 

Derecho a la salud plena 

El racismo incide de manera directa en el derecho a la salud plena de las mujeres negras y afrocolombianas que 

realizan ASP, afectando tanto el acceso a los servicios como la calidad de la atención recibida. En el caso de las 

mujeres trans negras y afrocolombianas, las barreras se agravan por la exclusión institucional y la ausencia de 

programas especializados, lo que las expone a prácticas de hormonización empírica y procedimientos corporales 

inseguros realizados sin acompañamiento médico: 

“(...) hubo en uno de esos momentos de hormonización que me di cuenta que estaba perjudicando mi 

salud (...) en esa época la hormonización de nosotras no era asesorada, sino empírica.” (Entrevista 8, 

comunicación personal, 9 de septiembre de 2025) 

“Muchas chicas se inyectaban silicona o aceites sin control médico. Varias murieron o quedaron con 

secuelas graves, y cuando llegan al hospital los médicos les dicen que fue por vanidad, que ‘fueron brutas 

por meterse ese veneno’.” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de septiembre de 2025) 

Estas experiencias, atravesadas por racismo, transfobia y desigualdad socioeconómica, muestran cómo la 

búsqueda de reconocimiento corporal se convierte en un riesgo vital ante la falta de atención integral y 

diferenciada.Los relatos también evidencian la negativa de algunos hospitales a brindar atención oportuna y la 

desinformación sobre rutas de urgencia, lo que pone en riesgo la vida de las mujeres trans: 

“A las maricas por aquí no les informan que cuando las puñalean (...) este hospital no sirve para atender 

ese tipo de urgencias (...) las chicas no saben a dónde ir, y cuando no las remiten o no las atienden, 

terminan protestando o incluso enfrentándose con el personal (…) Mándeme una ambulancia urgencia 

que tengo una chica así que se está muriendo y necesitamos sacarla para otra parte. Pero ese es el trabajo 

del hospital. No, los hospitales solo cierran la puta reja.” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de 

septiembre de 2025) 

La actualización de la caracterización de las personas que realizan ASP (Secretaría Distrital de la Mujer, 2022) 

confirma la existencia de desigualdades estructurales. Aunque las mujeres negras y afrocolombianas registran una 

mayor afiliación al sistema de salud que las mujeres blanco-mestizas (53 % frente a 47 %), la mayoría pertenece 

al régimen subsidiado (84 % frente a 78 %), lo que evidencia una dependencia de servicios con menor capacidad. 

Asimismo, reportan haber requerido atención médica con mayor frecuencia (47 % frente a 45 %), lo que puede 

asociarse a las condiciones de precarización. 



 

 

Impactos sociales del racismo en las mujeres negras y afocolombianas que realizan ASP 

 

Ilustración 3. Nube de palabras de los impactos emocionales del racismo 

 

Fuente: elaboración propia 

El racismo interiorizado constituye una dimensión profunda de los sistemas de dominación, en tanto opera como 

un mecanismo psicológico y social que asegura la reproducción de jerarquías sin necesidad de coerción explícita. 

Como plantean Pyke (2010) y Lipsky (2014), este proceso implica que las personas racializadas incorporen como 

propias las narrativas de inferioridad, desprecio o deshumanización producidas por el sistema dominante. Desde 

una perspectiva anticolonial, autores como Fanon (1967), Freire (1970) y Memmi (2003) han mostrado cómo esta 

interiorización es uno de los efectos más persistentes del colonialismo, pues genera una “mentalidad colonizada” 

basada en la desvalorización del cuerpo y la identidad racial.  

En este sentido, el racismo interiorizado no solo condiciona la manera en que las mujeres negras que realizan ASP 

se perciben a sí mismas, sino que también moldea los modos en que enfrentan –o normalizan– las violencias 

raciales y económicas que atraviesan sus vidas. Siguiendo a Figueroa y Chávez (2023), atender a estos procesos 

permite dar cuenta de cómo los estereotipos, los mensajes de inferioridad y las expectativas impuestas por el 

orden racial se encarnan en la experiencia cotidiana, influyendo en la autopercepción, en las relaciones entre 

pares y en la aceptación tácita de condiciones de desigualdad estructural. 

Junto con estas lógicas raciales, es fundamental reconocer que la interiorización de la opresión no se limita al eje 

de la raza: se entrecruza con el patriarcado interiorizado y con el estigma que históricamente ha recaído sobre 

quienes realizan Actividades Sexuales Pagadas. El patriarcado interiorizado se manifiesta en la apropiación –

consciente o no– de mandatos de subordinación, desvalorización de todo aquello que se relacione con lo 



 

 

femenino y culpabilización por la propia situación laboral, reforzando la idea de que la violencia es “merecida” o 

“normal” en un contexto donde la autonomía sexual de las mujeres ha sido sistemáticamente negada.  

De manera paralela, el estigma interiorizado hacia las ASP opera como una tecnología de control que induce 

vergüenza, silencio y aislamiento, debilitando las capacidades de agencia y de exigibilidad de derechos. Estos 

procesos no actúan de forma aislada: se superponen y se retroalimentan, produciendo una subjetividad marcada 

por la racialización, la moralización y la precarización. Comprender esta interseccionalidad es clave para analizar 

cómo las mujeres negras que realizan ASP pueden, en ciertos momentos, reproducir discursos que legitiman su 

exclusión, al tiempo que enfrentan un entorno donde la discriminación racial, el control patriarcal y la 

estigmatización social son reforzados tanto desde fuera como desde dentro. 

Las dinámicas de rivalidad y conflicto entre mujeres negras y entre distintos grupos de trabajadoras sexuales 

evidencian cómo los sistemas de opresión pueden operar desde adentro, modelando percepciones, relaciones y 

comportamientos. El racismo interiorizado, el patriarcado interiorizado y el estigma hacia las Actividades Sexuales 

Pagadas no sólo estructuran las miradas externas sobre estos cuerpos, sino que —como muestran los relatos— 

pueden filtrarse en los vínculos cotidianos, erosionando la solidaridad y naturalizando la competencia. En este 

escenario, la diferencia física, la posesión de clientes o la pertenencia territorial se vuelven factores que alimentan 

tensiones, distancias y desconfianzas.  

Las propias mujeres lo expresan con claridad cuando señalan que “acá cada quien se cuida solo, incluso en 

ocasiones nosotras mismas, las negras, como que nos damos más duro, mantenemos como más rivalidad” 

(Entrevista 5, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025), explicando cómo la presión por los clientes y la 

incertidumbre económica intensifican enemistades: “nosotras las negras tenemos clientes en común, entonces la 

una se incomoda… entonces eso hace que nosotras no nos caigamos bien” (Entrevista 5, comunicación personal, 

24 de septiembre de 2025). En este marco, los sistemas de dominación logran que la estructura de desigualdad 

se vuelva parte de la vida cotidiana, desplazando la responsabilidad hacia las propias mujeres y minando los lazos 

que podrían fortalecer su agencia colectiva. 

Esto se articula con dinámicas regionales, nacionales y de género, que reproducen lógicas de sectorización y 

conflicto: “las paisas se agarraban con las cucuteñas”, “las cucuteñas se agarraban con las de Bucaramanga”, 

generando “agarrones donde se agarraba no una tres maricas de este lado con cuatro maricas de este lado” 

(Entrevista 8, comunicación personal, 09 de septiembre de 2025). Estas disputas, que pueden leerse como 

expresión de un estigma interiorizado que divide en lugar de unir, se intensifican en un contexto marcado por la 

precarización, la violencia urbana y la ausencia de garantías de protección. La gravedad de estas tensiones aparece 

con contundencia en testimonios sobre agresiones físicas severas, incluso letales, dentro de la población: “a ella 

la mataron en una discoteca, la degolló XXXX mientras bailaba por temas con los clientes en el agarrón de gremio 

contra gremio”.  



 

 

Agencia y Resistencia 

A pesar de las múltiples barreras, los relatos evidencian diversas formas de agencia individual y colectiva que las 

mujeres negras y afrocolombianas que realizan ASP despliegan para protegerse, mantener su autonomía y 

construir redes de apoyo frente a la violencia social e institucional. 

 

Ilustración 4. Nube de palabras de estrategias de agencia y resistencia 

 

Fuente: elaboración propia 

 

En el plano individual, la agencia se expresa en prácticas de defensa, confrontación y autoafirmación frente a actos 

de violencia: 

“He sido grosera en algunas ocasiones porque depende cómo me traten; así mismo les devuelvo el trato 

(...) volvería a nacer y escogería este color porque lo amo, me siento bien por la persona que soy.” 

(Entrevista 3, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 

Otras estrategias implican el ocultamiento o la invisibilización ante miradas discriminatorias, o la reafirmación de 

la identidad como respuesta a la hostilidad: 

“Cuando empiezan a gritarme así yo les digo: ‘sigue gritando todo lo que quieras’; mientras nos gritan 

simio, nosotras seguimos firmes.” (Entrevista 3, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 



 

 

Asimismo, las mujeres recurren a la migración y el desplazamiento como medios de autonomía económica y 

protección, buscando entornos donde puedan realizar ASP sin sentirse juzgadas por sus familias o comunidades 

de origen: 

“En mi ciudad de origen tengo familia, allá no puedo trabajar; en cambio acá nadie me conoce, vivo sola.” 

(Entrevista 5, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 

En el plano colectivo, la agencia se expresa en la construcción de redes de cuidado mutuo. La Ilustración 3 presenta 

algunos de estos espacios. 

Ilustración 5. Cartografía barrio Santa Fe 

 

Fuente: elaboración propia a partir de las entrevistas y de imágenes de Google maps. 

La imagen 1 en la Ilustración 5 muestra el callejón ubicado entre las carreras 14 y 15, detrás de la Surtidora de 

Aves, reconocido por las participantes como un lugar tradicionalmente habitado y transitado por mujeres afro que 

realizan ASP. Espacios como la “cuadra de las negras” han funcionado como lugares de protección y arraigo, donde 

las mujeres se reconocen entre sí y articulan estrategias de autoprotección frente a la violencia. La familiaridad 

con el entorno y la presencia de compañeras refuerzan la confianza: 

 

“Desde que llegamos siempre llegamos en esta cuadra, y esa fue la cuadra de las negras. Uno no se siente 

cómodo trabajando en otro lado, porque es peligroso, entonces siempre nos paramos por aquí.” 

(Entrevista 1, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 



 

 

 

“Es donde nos sentimos más seguras, porque si me pasa algo sé que ahí tengo el apoyo de las personas 

que me conocen, que me están viendo.” (Entrevista 6, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 

 

“Entonces si yo encuentro mayoría de mis paisanas costeñas, claro, yo me quedo donde están mis paisanas 

costeñas mientras que comienzo ya a conocer.” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de septiembre de 

2025) 

 

La Imagen 2 hace referencia a uno de los hoteles emblemáticos del sector, donde se consolidó una alianza entre 

una mujer trans propietaria de un hotel y una mujer negra propietaria de un restaurante, ambos ubicados en el 

mismo edificio. Este vínculo generó un espacio compartido que integró dimensiones económicas, afectivas y de 

cuidado mutuo: 

 

“Ahí no solamente trabajan las chicas negras, sino que hace muchos años trabajaban las chicas negras con 

la chica trans y pues se cuidaban, comían juntas y ejercían su trabajo sexual como más confiadas de que 

si algo pasaba pues ahí estaban las otras pendientes.” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de 

septiembre de 2025) 

 

La Imagen 3, conocida como el “callejón de los niches” (calle 16A), recoge la memoria de un espacio que durante 

décadas fue un núcleo de arraigo comunitario para mujeres negras y afrocolombianas. Allí coexistieron viviendas, 

hoteles, restaurantes y redes familiares que fortalecieron la identidad colectiva. Aunque el territorio ha sido 

transformado por la violencia urbana, el control de actores armados y la renovación del sector, persisten 

recuerdos de ese tejido comunitario: “Ahí siempre se han sentido seguras… era habitual que las chicas afro 

trabajaran y vivieran en ese callejón.” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de septiembre de 2025)  

 

Las redes de cuidado se han sostenido mediante prácticas de vigilancia comunitaria, acuerdos sobre fronteras 

invisibles y sistemas de alerta que se activan cuando alguna compañera enfrenta riesgo, “Antes de los WhatsApp 

mandábamos mensajes: si alguien llevaba una hora con un cliente y no sabíamos nada, enviábamos alerta.” 

(Entrevista 4, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025). Estos mecanismos emergen ante la insuficiencia 

de la protección social e institucional y han permitido a las mujeres construir seguridad colectiva, “Aquí todas 

somos aceptadas por lo que somos; afuera sí corremos riesgo de que nos traten mal.” (Entrevista 2, comunicación 

personal, 24 de septiembre de 2025). 

 

Entre las mujeres trans, las figuras de las “madres” han sido fundamentales para mediar conflictos, enfrentar 

violencias y negociar el tránsito seguro en zonas con fronteras invisibles, “Las madres fueron quienes permitieron 

que pudiéramos pasar esas líneas donde antes era una palera segura.” (Entrevista 4, comunicación personal, 24 

de septiembre de 2025). 

 

Los datos cuantitativos confirman esta dimensión colectiva: aunque las mujeres negras y afrocolombianas utilizan 

menos servicios de seguridad privada (13 % frente a 16 %), recurren con mayor frecuencia a prácticas comunitarias 



 

 

de autocuidado como informar a sus compañeras sobre su ubicación (79 % frente a 76 %). También diversifican 

sus redes de apoyo, acudiendo menos a la pareja y más a familiares extendidos (35 % frente a 30 %) y a 

profesionales especializados (15 % frente a 10 %). Su participación en organizaciones sociales, aunque limitada, 

es ligeramente mayor que la de las mujeres blanco-mestizas (9 % frente a 6 %). 

 

En este escenario, espacios como la “cuadra de las negras” —históricamente lugar de arraigo, protección y 

solidaridad— han perdido parte de su valor simbólico y político. Las tramas de cuidado que sostenían la vida 

colectiva se han visto erosionadas por dinámicas de supervivencia que priorizan la rentabilidad y profundizan la 

autoexplotación. Entre las mujeres más jóvenes predominan narrativas que explican el territorio desde la 

competencia y la segmentación del mercado sexual, lo cual evidencia tanto la pérdida de memoria territorial como 

el debilitamiento de la solidaridad interna: “Será porque a los clientes que les gustan las morenas saben que están 

ahí. Ya es un lugar donde tradicionalmente se juntan y eso facilita el trabajo” (Entrevista 5, comunicación personal, 

24 de septiembre de 2025). 

 

En contraste, las voces de mujeres mayores y de mujeres trans recuperan el territorio como espacio de memoria, 

resistencia y cuidado colectivo, subrayando su importancia histórica para la continuidad de la vida comunitaria en 

el barrio. Comprender esta tensión intergeneracional exige identificar los hitos territoriales que han marcado la 

constitución y transformación del barrio Santa Fe, pues estos se entrelazan con los cambios en los sentidos del 

territorio, la memoria, el cuidado colectivo, las trayectorias vitales y la fragmentación del tejido social. A 

continuación, se presenta una breve reseña del barrio, articulando las memorias de las mujeres con las 

transformaciones urbanísticas y normativas que han incidido en sus vidas. 

 

El Barrio Santa Fe: segregación, desplazamiento, cuidado colectivo y memoria. 

El barrio Santa Fe, ubicado en la localidad de Los Mártires, ha sido históricamente un territorio de recepción y 

tránsito para poblaciones diversas. Fundado en 1937 como parte del plan regulador de Karl Brunner, encarnó las 

aspiraciones de modernidad de la Bogotá de mediados del siglo XX: viviendas amplias, servicios públicos y una 

activa vida bohemia e intelectual (Infante, 2020; Olivos Lombana, 2018). Durante la Segunda Guerra Mundial, el 

barrio acogió comunidades extranjeras —como familias judías y migrantes europeos—; posteriormente, recibió 

personas desplazadas por el conflicto armado interno y, en años recientes, población migrante venezolana 

(Infante, 2020). 

A partir de la década de 1970, la transformación urbana de Bogotá modificó la tradicional lógica de segregación 

centro–periferia, sustituyéndola por una dinámica norte–sur. Este cambio desplazó la centralidad económica 

hacia el norte y marcó el declive de Los Mártires como zona residencial de clases medias. Los flujos migratorios se 

orientaron hacia la periferia, mientras el centro dejó de ser un destino de asentamiento para convertirse en un 

espacio de tránsito (Mejía, 2007). 

La reestructuración urbana, sumada a la deslocalización de actividades —como el traslado de las plazas de 

mercado mediante el Decreto 1283 de 1970—, produjo un progresivo vaciamiento del área, que fue ocupada por 

poblaciones empobrecidas, muchas de ellas con trayectorias marcadas por el desplazamiento y con medios de 



 

 

vida vinculados a la economía informal, como el reciclaje, las ventas ambulantes o las actividades sexuales pagadas 

(Mejía, 2007; Pérez, 2013). 

 

Este proceso se acentuó con el reemplazo de la propiedad individual por un modelo de arriendo múltiple e 

inquilinato, que generó alta movilidad residencial, hacinamiento y debilitamiento del tejido comunitario debido al 

aumento de la población flotante. Muchas viviendas se transformaron en bodegas, talleres, hoteles de paso o 

casas de lenocinio, mientras las políticas de control urbano sustituyeron las estrategias de integración social. 

Durante los años ochenta, las dinámicas del narcotráfico y el microtráfico profundizaron la imagen del sector como 

una zona insegura, especialmente con la consolidación de El Cartucho, Cinco Huecos y el Bronx, que afectaron la 

seguridad y la percepción pública del área (Mejía, 2007; Lombana, 2018). 

 

Las respuestas normativas del Distrito contribuyeron a consolidar esa mirada. El Decreto 400 de 2001, expedido 

tras una acción de tutela que ordenaba delimitar “zonas de tolerancia” para el trabajo sexual1, formalizó la 

segregación funcional del espacio urbano al concentrar esta actividad en áreas previamente deterioradas, como 

el barrio Santa Fe. Posteriormente, el Decreto 188 de 2002 amplió el alcance de la norma al incluir zonas de 

renovación urbana y establecer condiciones urbanísticas, sanitarias y sociales para los establecimientos donde se 

ejerce esta labor. Sin embargo, al incorporar estas áreas dentro de las denominadas Zonas de Servicios de Alto 

Impacto (ZESAI), se consolidó un régimen de excepción territorial que profundizó el deterioro físico y social del 

sector. Más tarde, el Decreto 335 de 2009 derogó las disposiciones anteriores y orientó la intervención hacia 

planes parciales de renovación urbana, aunque mantuvo una lógica centrada en el control y la vigilancia, más que 

en el reconocimiento de derechos o en la mejora integral del hábitat (Alcaldía Mayor de Bogotá, 2001; 2002; 

2009). 

En conjunto, la planificación urbana y la regulación normativa configuraron al Santa Fe como un espacio de 

contención, donde el uso del suelo legitimó la exclusión social bajo los discursos del orden, la moral y la salubridad 

(Mejía, 2007; Pérez, 2013; Lombana, 2018). Como plantea Vargas (2010), las mujeres que ejercen prostitución 

ocupan un lugar de frontera en el imaginario social, donde convergen los estigmas de género, sexualidad y 

pobreza. En ese sentido, la segregación urbana del Santa Fe no puede comprenderse únicamente como un 

fenómeno económico o morfológico, sino también como una producción simbólica y política del espacio, en la 

que racismo, clasismo y patriarcado se entrelazan en las formas de planear y regular la ciudad. 

 



 

 

Ilustración 6. Transformación territorial del barrio Santa Fe 

 

Fuente: elaboración propia a partir de Infante (2020); Olivos Lombana (2018) y Mejía (2007) 

En este panorama, algunas de las mujeres negras y afrocolombianas entrevistadas realizaron un ejercicio de 

memoria sobre sus trayectorias en el barrio Santa Fe, evidenciando cómo este territorio se configura como un 

espacio atravesado por múltiples formas de desplazamiento, control y resistencia. 

Desplazamiento intraurbano 

El desplazamiento intraurbano aparece como una constante en sus historias de vida. Varias mujeres relataron 

cómo, desde su llegada a Bogotá, han debido trasladarse de una zona a otra dentro del mismo barrio o hacia otras 

localidades, en respuesta tanto a intervenciones institucionales como a dinámicas de violencia y control territorial: 

“Porque es que no hay que olvidar que hemos sido desplazadas y que estamos siendo desplazadas, porque 

cuando yo llegué yo empecé a ejercer el trabajo sexual en la Circunvalar, y de ahí fui bajando a la 

Candelaria, de la Candelaria a la Séptima, donde está Terraza Pasteur; después llegamos acá al barrio y 

mira que ya vulgarmente estamos desplazándonos por toda esa cuestión de obras, ya estamos bajando a 

la 30, ¿sí? O digamos que de otra manera se está migrando a otras localidades.” (Entrevista 4, 

comunicación personal, 24 de septiembre de 2025) 

Por otra parte, el desplazamiento intraurbano también ha sido consecuencia de acciones institucionales: 

“Porque según no se podía ejercer el trabajo sexual, estábamos en vía pública, no apta para hacerlo, era 

uno de los primeros argumentos. Que los vecinos se quejaban que a veces había comportamientos 

violentos o altercados y agarrones entre las chicas con los clientes, por robarlos, por tal cosa, por querer 

más plata. Entonces era muy compleja, o sea, había muchos factores que influían de pronto para que los 

policías nos quisieran sacar del territorio.” 

(Entrevista 8, comunicación personal, 09 de septiembre de 2025) 



 

 

En el contexto de estos operativos también se describieron detenciones arbitrarias, extorsiones, violencias 

sexuales coercitivas y humillaciones. Una de las mujeres afirmó que en su lugar de origen “había mucha violencia 

por parte de la policía contra las putas” y que, al llegar a Bogotá, encontró que “lo mismo que había allí con las 

autoridades todavía estaba vigente aquí: las batidas, los reclutamientos, meternos 24 horas en una estación, el 

maltrato” (Entrevista 3, comunicación personal, 24 de septiembre de 2025). Las llamadas batidas —operativos 

policiales y militares de control que acarrean procedimientos irregulares o ilegales— fueron recordadas como 

experiencias violentas. Las entrevistadas señalaron que, especialmente en la noche, los agentes actuaban con 

total impunidad, al no existir personas que registraran los abusos. En varios casos, estas detenciones derivaban 

en violencias sexuales institucionales mediadas por coacción, presentadas como un “intercambio” para recuperar 

la libertad:  

“Había muchas violaciones por parte de la policía que uno veía como intercambio sexual, pero no era 

consensuado (...). El policía me decía que si se la mamaba salía ya... una, con tal de no quedarse toda la 

noche, lo hacía” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de septiembre de 2025). 

Prácticas como cortar el cabello a mujeres trans durante las batidas eran utilizadas como mecanismos de castigo: 

“Era muy difícil que una trans tuviera el pelo largo, porque tanto el Ejército como la Policía nos lo cortaban si nos 

cogían...” (Entrevista 8, comunicación personal, 9 de septiembre de 2025). Los datos de la Actualización de la 

caracterización de las PRASP en Bogotá (Secretaría Distrital de la Mujer, 2022) confirman la persistencia de estas 

violencias institucionales y su carácter diferenciado. El 9 % de las mujeres afrocolombianas reportó haber sufrido 

violencia por parte de la fuerza pública, frente al 7 % de las blanco-mestizas, lo que evidencia prácticas 

discriminatorias y una mayor exposición a agresiones en la intersección entre racismo, sexismo y estigma. 

Finalmente, es importante destacar que este desplazamiento intraurbano se superpone a trayectorias previas de 

movilidad forzada. De acuerdo con la misma actualización, el 26 % de las mujeres negras que realizan ASP ha sido 

víctima del conflicto armado, frente al 9 % de las mujeres mestizas, lo que refleja la continuidad histórica de la 

violencia sociopolítica que afecta de manera desproporcionada a la población afrocolombiana y que condiciona 

sus rutas de vida en la ciudad. 

A la par de las medidas institucionales, las mujeres identifican la presencia de bandas criminales y grupos armados 

que ejercen control territorial sobre las calles, hoteles y establecimientos, generando condiciones de riesgo y 

violencia: 

“Trabajan todo el tráfico de droga, son los que más controlan la zona. (...) Si no les gusta cómo trabajas o 

si creen que generas problema, te dicen que te vayas, que no te quieren ver por ahí.” (Entrevista 8, 

comunicación personal, 09 de septiembre de 2025) 



 

 

Nuevos procesos de desplazamiento 

En los últimos años, las entrevistadas identifican un nuevo proceso de desplazamiento y reorganización territorial 

posterior a la pandemia. La crisis sanitaria profundizó la precarización de las ASP y, junto con la llegada masiva de 

mujeres migrantes venezolanas, se dio una transformación económica y social del barrio: 

“Con la llegada de las venezolanas, más de una emigró hacia otro entorno, porque la competencia se puso 

más dura. Nos disminuyó demasiado el trabajo.” (Entrevista 8, comunicación personal, 09 de septiembre 

de 2025) 

Vale la pena mencionar que esta disminución del trabajo que narraron las entrevistadas es el resultado de la 

precarización de la vida -y de las condiciones de trabajo- de las mujeres venezolanas. Muchas de ellas migraron 

forzadas por la crisis humanitaria y, al llegar a Colombia, enfrentaron barreras para acceder al empleo formal 

debido a la irregularidad migratoria, la xenofobia y la aporofobia. Estas limitaciones las empujaron hacia el sector 

informal y, particularmente, a las ASP, donde no se exigen documentos ni certificaciones: 

“Las opciones son pocas y las necesidades no dan espera; por eso recurrir al trabajo sexual es libre, allí no 

te piden papeles, exámenes, no importa el título que tengas.” (Taller participativo PRASP, 2022, como se 

citó en Secretaría Distrital de la Mujer, 2022) 

A ello se suma la presencia de nuevos actores criminales que disputan el control del territorio, como el Tren de 

Aragua, que aprovecha la vulnerabilidad de las migrantes para expandir economías ilegales vinculadas a la trata y 

la explotación sexual: 

“Después de la migración venezolana, las colombianas se desplazaron de las zonas porque la población 

migrante vino a apoderarse de ciertos territorios. Y debajo de eso también están los problemas de droga, 

trata y explotación sexual.” (Entrevista 9, comunicación personal, 04 de septiembre de 2025) 

Paralelamente, la expansión de modalidades digitales de trabajo sexual ha transformado el mercado, reduciendo 

los ingresos de las PRASP de calle y de establecimientos: 

“Hoy en día hay mucha competencia con el sexo virtual, con las aplicaciones. Ya el hombre no necesita 

salir a la calle, porque con el celular encuentra lo que quiere.” (Entrevista 8, comunicación personal, 09 de 

septiembre de 2025) 

Comprender la discriminación interseccional que enfrentan las mujeres negras y afrocolombianas que realizan 

ASP exige, finalmente, situarla en una geografía concreta. Las jerarquías raciales, patriarcales y morales no operan 

en abstracto: se inscriben en un territorio marcado por transformaciones urbanas, economías informales, lógicas 

de control territorial y trayectorias acumuladas de violencia y desplazamiento. La territorialización del racismo y 

del estigma hacia las ASP produce condiciones materiales y simbólicas que restringen la movilidad, la seguridad y 

la posibilidad de ejercer derechos. Reconocer estas dinámicas espaciales permite identificar cómo la ciudad no 



 

 

solo reproduce desigualdades históricas, sino que también las reorganiza, generando formas específicas de 

vulneración que afectan de manera desproporcionada a las mujeres negras y afrocolombianas. Por ello, un 

enfoque interseccional debe ser, necesariamente, también un enfoque territorial, capaz de leer cómo las 

estructuras de poder toman forma en el espacio urbano y condicionan las vidas, los cuerpos y las oportunidades 

de las mujeres. 

Conclusiones 

• Las mujeres negras y afrocolombianas que realizan actividades sexuales pagadas en Bogotá enfrentan un 

entramado de desigualdades que no puede comprenderse si se analiza cada factor por separado. Su 

experiencia está marcada por la convergencia del racismo que privilegia la blanquitud, las jerarquías de 

género propias de un orden patriarcal y colonial y la estigmatización y segregación territorial asociadas a 

las ASP. Un enfoque interseccional situado permite evidenciar que estas formas de violencia no son 

aditivas, sino estructurantes: configuran posiciones sociales diferenciadas que determinan sus 

oportunidades, riesgos y márgenes de agencia en la vida cotidiana. 

• La discriminación interseccional combina racismo, sexismo y estigma hacia quienes ejercen actividades 

sexuales pagadas. Esta convergencia se expresa en un mayor nivel de agresiones simbólicas: el 47 % de 

las mujeres negras y afrocolombianas reportó expresiones humillantes o discriminatorias, una proporción 

significativamente superior a la registrada entre mujeres blanco-mestizas (36 %). 

• Las mujeres negras que realizan actividades sexuales pagadas no solo enfrentan mayores niveles de 

discriminación, sino que la racialización de sus cuerpos puede intensificar el riesgo de violencias físicas, 

sexuales, psicológicas y simbólicas en el barrio Santa Fe dado que el cuerpo negro es leído como “fuera 

de lugar” o amenazante. Estas violencias se entrelazan con dinámicas de control territorial ejercidas por 

bandas criminales, generando mecanismos de castigo (como desplazamientos, torturas, depojo) que 

profundizan la vulneración de derechos, en un grado más severo que el que enfrentan otras mujeres 

negras en la ciudad. 

• La racialización de los cuerpos de las mujeres negras y afrocolombianas en las actividades sexuales 

pagadas se expresa en su hipersexualización y en la idea de una supuesta “resistencia al dolor”, lo que 

aumenta su exposición a violencias físicas, sexuales y simbólicas. Aunque se les atribuyen rasgos 

considerados “atributos sexuales”, estas representaciones no se reflejan en mejores ingresos: trabajan 

más horas —el 33 % ejerce a diario, frente al 25 % de las mujeres blanco-mestizas— pero ganan menos y 

cobran tarifas más bajas. Estas brechas están ancladas en un ideal hegemónico de feminidad —blanca, 

delgada, cisgénero y heterosexual— que define jerarquías en los mercados sexuales y limita los espacios 

laborales disponibles. Frente a estas presiones, las mujeres negras reportan más intervenciones 

corporales (10% vs 7%), evidenciando cómo el racismo estético continúa moldeando sus condiciones y 

oportunidades en las ASP. 

• La convergencia entre racismo, patriarcado y estigma de las ASP se traduce en barreras en la garantía de 

derechos. Se observan niveles más altos de violencias físicas, sexuales y simbólicas —con brechas que 

alcanzan hasta seis puntos porcentuales frente a mujeres mestizas en agresiones sexuales o retención de 



 

 

documentos—, así como mayor precariedad económica, inestabilidad residencial y peores condiciones en 

el ejercicio de las ASP: el 76 % no logra cubrir sus gastos básicos, predomina la modalidad de calle y se 

registran mayores niveles de insatisfacción y percepción de falta de alternativas. Estas desigualdades se 

agravan en el ámbito de la salud, especialmente entre mujeres trans negras, quienes enfrentan 

hormonización empírica y procedimientos inseguros. 

•  Este entramado de desigualdades produce formas de interiorización que afectan la autopercepción y el 

bienestar emocional de las mujeres que realizan ASP. La normalización de la desigualdad, la 

desvalorización y la rivalidad entre pares —alimentada por dinámicas de competencia y desconfianza— 

debilitan los lazos de solidaridad. Según los relatos, estas tensiones pueden derivar en violencias entre 

mujeres y ser instrumentalizadas por actores blanco-mestizos o grupos armados para legitimar nuevas 

agresiones, reforzando el ciclo de exclusión. 

• La agencia y las resistencias de las mujeres negras y afrocolombianas se expresa tanto en acciones 

individuales de defensa, autoafirmación y movilidad estratégica, como en la construcción de redes 

históricas de cuidado que han sostenido la seguridad colectiva en el barrio Santa Fe. Frente a la 

insuficiencia de la protección institucional y al deterioro del tejido social, estas redes articulan memoria 

territorial, solidaridad cotidiana y estrategias de autoprotección colectiva. 

• El ordenamiento territorial y las políticas urbanas en Bogotá han configurado un patrón de segregación y 

desplazamiento urbano en las zonas donde se realizan actividades sexuales pagadas a través de la creación 

de “zonas de tolerancia” y su transformación en ZESAI consolidaron una geografía del estigma que 

legitimó la exclusión bajo discursos de control, moral y salubridad. Las narrativas evidencian trayectorias 

marcadas por desplazamientos continuos —primero por la violencia sociopolítica en otras zonas del país 

y luego por intervenciones estatales, disputas entre actores armados, acciones de “recuperación del 

espacio público” y obras públicas como el metro— que restringen el derecho a habitar la ciudad en 

condiciones de dignidad. Estas dinámicas configuran el territorio como un dispositivo de control que 

reproduce dinámicas de despojo y limita el ejercicio pleno de sus derechos. 

 

Recomendaciones 
 

Secretaría Distrital de la Mujer 

- Fortalecer los protocolos de atención a violencias basadas en género en el marco de las actividades 

sexuales pagadas, garantizando su difusión con enfoque diferencial. 

- Transversalizar el enfoque de atención a mujeres que realizan ASP en todos los servicios institucionales 

(CIOM, Línea Púrpura, Duplas psicojurídicas, etc.) reconociendo que la estrategia de Casa de Todas resulta 

limitada ante escenarios de desplazamiento intraurbano. 

- Realizar un estudio específico sobre mujeres migrantes y las dinámicas de las ASP en contextos de control 

territorial de estructuras armadas como el Tren de Aragua, para diseñar estrategias de prevención y 

protección ajustadas a sus realidades. 



 

 

Secretaría Distrital de Integración Social 

- Ampliar la oferta de jardines infantiles nocturnos, priorizando a hijas e hijos de mujeres cuidadoras que 

realizan ASP, mediante la extensión del servicio existente y la adecuación de horarios flexibles. 

- Garantizar el acceso a comedores comunitarios y programas de seguridad alimentaria con cupos 

diferenciales para mujeres negras y afrocolombianas que realizan ASP y sus núcleos familiares, en 

respuesta a las altas tasas de inseguridad alimentaria identificadas. 

Secretaría Distrital de Salud 

Desarrollar jornadas informativas y pedagógicas sobre el acceso a servicios de salud y la diferenciación de niveles 

de atención según el tipo de urgencia, con el fin de mejorar la respuesta institucional y reducir la exclusión en la 

atención médica, especialmente a mujeres trans y afrodescendientes. 

Secretaría Distrital de Planeación 

Revisar los modelos actuales de zonificación asociados al ejercicio de las ASP, promoviendo alternativas urbanas 

que no reproduzcan segregación espacial ni estigmatización, y que garanticen condiciones seguras y dignas para 

quienes realizan ASP. 

Secretaría de Cultura, Recreación y Deporte 

 

Fortalecer iniciativas de memoria colectiva y reparación simbólica a través del arte, la cultura y la apropiación del 

espacio público, que reconozcan los aportes, resistencias y trayectorias de las mujeres negras y afrocolombianas 

en el barrio Santa Fe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Bibliografía 

• Alcaldía Mayor de Bogotá. (1970). Decreto 1283 de 1970, por el cual se dictan normas sobre la 
localización de plazas de mercado en Bogotá. Diario Oficial de la República de Colombia. 

• Alcaldía Mayor de Bogotá. (2001). Decreto 400 de 2001, por el cual se reglamenta la localización y 
funcionamiento de establecimientos donde se ejerce la prostitución. Diario Oficial de la República de 
Colombia. 

• Alcaldía Mayor de Bogotá. (2002). Decreto 188 de 2002, por el cual se modifica parcialmente el Decreto 
400 de 2001. Diario Oficial de la República de Colombia. 

• Alcaldía Mayor de Bogotá. (2007). Diagnóstico local de Los Mártires. Secretaría Distrital de Planeación. 

• Alcaldía Mayor de Bogotá. (2009). Decreto 335 de 2009, por el cual se actualizan las zonas de alta 
mixtura y las condiciones para el funcionamiento de establecimientos abiertos al público donde se ejerce 
la prostitución. Diario Oficial de la República de Colombia. 

• Alcaldía Mayor de Bogotá – Secretaría Distrital de Planeación. (2010). Análisis de la centralidad 
tradicional y procesos de renovación urbana en el centro de Bogotá. SDP. 

• Barbosa, R. M., & Facchini, R. (2008). O legado de Heleieth Saffioti: contribuições para os estudos de 
gênero no Brasil. Cadernos Pagu, (31), 11–41. https://doi.org/10.1590/S0104-83332008000200002 

• Caicedo, L. (2011). Inquilinatos y transformaciones urbanas en el centro de Bogotá: el caso de Los 
Mártires. Universidad Nacional de Colombia. 

• Chaparro, N. (2002). El centro tradicional de Bogotá: transformaciones urbanas y retos de revitalización. 
Bitácora Urbano Territorial, 1(6), 45–63. 

• Corte Constitucional de Colombia. (2016). Sentencia T-594 de 2016. 

• Departamento Administrativo Nacional de Estadística (DANE). (2020). Datos sobre población que se 
autorreconoce como negra, afrocolombiana, raizal y palenquera. DANE. 

• Essed, P. (1991). Understanding everyday racism: An interdisciplinary theory. Sage Publications. 

• Espinosa-Miñoso, Y. (2014). Una crítica descolonial a la epistemología feminista crítica. El Cotidiano, 
29(184), 7–18. 

• Fanon, F. (1952). Piel negra, máscaras blancas. Akal. 

• Fassin, D. (2013). Enforcing order: An ethnography of urban policing. Polity Press. 

• Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the management of spoiled identity. Prentice Hall. 

• Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. Sage Publications. 

• Infante Vega, L. V. (2020). Pedagogizando desde la putería: reflexiones de trabajadoras sexuales 
lideresas del barrio Santa Fe en el marco del diplomado “Justicia de género y memoria: tejiendo saberes y 
resistencias”. Documento de trabajo no publicado. 

• Jaramillo, S. (1994). Hacia una teoría de la urbanización latinoamericana: el caso de Bogotá. CEDE–
Universidad de los Andes. 

• Jaramillo, S. (2008). Segregación socio-espacial en Bogotá: causas, efectos y políticas públicas. 
Territorios, (18), 11–39. 

• Lerma, B. R. L. (2010). Mujeres negras (sirvientas, putas, matronas): una aproximación a la mujer negra 
de Colombia. Temas de Nuestra América: Revista de Estudios Latinoamericanos, 26(49), 135–158. 

• Link, B. G., & Phelan, J. C. (2001). Conceptualizing stigma. Annual Review of Sociology, 27, 363–385. 
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.27.1.363 

• Mejía, F. A. C. (2007). Historia del desarrollo urbano del centro de Bogotá. Alcaldía Mayor de Bogotá. 

https://doi.org/10.1590/S0104-83332008000200002
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.27.1.363


 

 

• Mejía Pavony, G. (1998). La ciudad de los invisibles: prostitución, pobreza y marginalidad en el centro de 
Bogotá (1930–1950). Instituto Distrital de Cultura y Turismo. 

• Moreno Figueroa, M. G. (2022). Entre confusiones y distracciones: mestizaje y racismo anti-negro en 
México. Estudios Sociológicos, 40(Especial), 87–118. 
https://doi.org/10.24201/es.2022v40nEspecial.2084 

• Observatorio de Cultura Urbana. (2012). Santa Fe: memorias de un barrio. Instituto Distrital de 
Patrimonio Cultural. 

• Olivos Lombana, A. (2018). Prostitución y “mujeres públicas” en Bogotá, 1886–1930. Editorial Pontificia 
Universidad Javeriana. https://public.digitaliapublishing.com/a/59779 

• Omi, M., & Winant, H. (2014). Racial formation in the United States (3rd ed.). Routledge. 

• Palacios Córdoba, E. M. (2019). Sentipensar la paz en Colombia: oyendo las reexistentes voces pacíficas 
de mujeres negras afrodescendientes. Memorias, (38), 131–161. 
https://doi.org/10.14482/memor.38.303.66 

• Parias, M. (2005). Historia de los barrios del centro de Bogotá: Santa Fe y Los Mártires. Instituto Distrital 
de Patrimonio Cultural. 

• Pecheny, M. (2003). Sexo y política: la homosexualidad en la Argentina. CLACSO. 

• Pereira Vásquez, C. A. (2024). El negro no es sólo un color: discriminación racial y afectaciones 
psicosociales… Trabajo académico en proceso de publicación. 

• Pineda, J. (2013). Endorracismo y subjetividad: notas para pensar el racismo interiorizado en Colombia. 
Revista CS, (11), 69–94. 

• Pineda, J. (2018). Racismo y discriminación racial en Colombia: aproximaciones críticas. Universidad del 
Valle. 

• Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. Revista Internacional de 
Ciencias Sociales, 50(168), 533–580. 

• Ramírez, B., & Díaz, C. (2016). Reestructuración urbana y desplazamiento en el centro tradicional de 
Bogotá. Dearq, (18), 48–63. 

• Restrepo, E. (2013). Etnización de la negridad: la invención de las “comunidades negras” como grupo 
étnico en Colombia. Editorial Universidad del Cauca. 

• Romaña Rivas, Y. A. (2020). El racismo en la cotidianidad: una manifestación del racismo estructural en 
Colombia. Afro-Latin American Research Institute, Harvard University. 
https://certificadoalari.fas.harvard.edu/files/certificadoalari/files/aviso_certificado_.pdf 

• Sánchez, F. (2004). Urbanismo y políticas de control territorial en Bogotá: la producción social de la 
marginalidad urbana. Universidad Nacional de Colombia. 

• Santiesteban-Mosquera, N. (2017). El color del espejo: narrativas de vida de mujeres negras en Bogotá. 
Manuscrito no publicado. 

• Secretaría Distrital de la Mujer. (2020). Condiciones de vida y derechos de las mujeres que ejercen 
trabajo sexual en el barrio Santa Fe. SDMujer. 

• Secretaría Distrital de la Mujer. (2022). Informe de caracterización de personas que realizan trabajo 
sexual (ASP). 
https://omeg.sdmujer.gov.co/phocadownload/2023/01%20Informe_Caracterizacion_ASP.pdf 

• Secretaría Distrital de Planeación (SDP). (2023). Política Pública de la Población Negra, Afrocolombiana y 
Palenquera en Bogotá D.C. 2024–2036 (CONPES 39). https://www.sdp.gov.co 

• Segato, R. (2010). Las estructuras elementales de la violencia. Prometeo. 

• Téllez, A. (2018). El trabajo sexual en Bogotá: dinámicas territoriales, violencias y políticas públicas. 
Universidad Nacional de Colombia. 

https://doi.org/10.24201/es.2022v40nEspecial.2084
https://public.digitaliapublishing.com/a/59779
https://doi.org/10.14482/memor.38.303.66
https://certificadoalari.fas.harvard.edu/files/certificadoalari/files/aviso_certificado_.pdf
https://omeg.sdmujer.gov.co/phocadownload/2023/01%20Informe_Caracterizacion_ASP.pdf
https://www.sdp.gov.co/


 

 

• Torres, C. (2013). La transformación del centro de Bogotá: segregación y nuevas centralidades. 
Ciudades, Estados y Política, 1(1), 87–108. 

• Wacquant, L. (2009). Castigar a los pobres: El gobierno neoliberal de la inseguridad social. Gedisa. 

 



experiencias de mujeres 
afrocolombianas que 
realizan actividades 
sexuales pagadas 
en Bogotá 


	Presentación
	Marco metodológico

	Hallazgos
	Discriminación interseccional
	Mismo racismo: consecuencias diferenciales
	Hipersexualización: “resistencia al dolor”, mayor visibilidad y menores ingresos

	Afectaciones de la conjugación racismo/patriarcado/estigma de las ASP en la vida de las mujeres negras y afrocolombianas
	Barreras en la garantía de derechos
	Impactos sociales del racismo en las mujeres negras y afocolombianas que realizan ASP

	Agencia y Resistencia
	El Barrio Santa Fe: segregación, desplazamiento, cuidado colectivo y memoria.
	Desplazamiento intraurbano
	Nuevos procesos de desplazamiento


	Conclusiones
	Recomendaciones
	Secretaría Distrital de la Mujer
	Secretaría Distrital de Integración Social
	Secretaría Distrital de Salud
	Secretaría de Cultura, Recreación y Deporte


	Bibliografía

